

# 🗖 هادی اخوان

دبیر ادبیات فارسی، کارشناس ارشد ادبیات، دبیر ادبیات شهرستان محمودآبادمازندران تصويرسازى: ميثم موسوى

در این مقاله، نگارنده به بررسی رویکردهای نومیدانهٔ شعر اخوان ثالث (م. امید) می پر داز د.

صفبندیهایی که در عرصههای سیاسی، اجتماعی و فرهنگی در دوران معاصر صورت گرفته بسیاری از هنرمندان و شاعران را نيز بهسمت خود كشيده است. مهدى اخوان ثالث يكي از اين شاعران است که روح حماسی سرودههایش بیانگر این موضوع است. در حقیقت، اخوان روایتگر واقع گرایانهٔ اوضاع و احوال دوران پهلوی است؛ دورهای که بازیهای سیاسی همهچیز را به کام تاریکی، سیاهی و پلیدی فرو برده است. این اوضاع نه تنها اخوان بلکه دیگر شاعران را هم تحت تأثیر قرار داده است.

دوران معاصر، دوران گل و بلبل و شادخواری نیست بلکه دوران رنج انسان است؛ انسان گرفتار در چنگال استعمار، توجه به انسان از ویژگیهای برجســتهٔ شعر اخوان است. اگرچه درونمایهٔ شعر اخوان، درد و رنج انسان و نفرت و ناامیدی است اما در لحظههایی از سرودههایش امیدهایی هرچند کوچک از دور چشمک می زند؛ امید به گشوده شدن پنجرهای بهسوی صبح رهایی.

كليدواژهها: اخوان ثالث، اميد، شعر معاصر، انسان، نوميدي

شاعران و ادیبان از معماران بزرگ زبان فارسی و طلایه داران فرهنگ و هنر و اندیشهاند. زبان فارسی، زبانی بالنده و هنری است که همواره در تندبادهای حوادث روزگاران سرفرازانه قد برافراشته و اندیشـههای ناب ایرانی ـ اسلامی را در ظرف وجودی خویش جای داده است؛ اندیشههایی که بر زبان و قلم شاعران بزرگ ديروز و امروز، چون رود كي، فردوسي، ناصر خسرو، سنايي، نظامي، سعدی، مولوی، حافظ، پروین، بهار، نیما، اخوان و... جاری شده

زبان فارسیی سیند هویت فرهنگی و ملی ما ایرانیان و آیینهٔ تمامنمای فرهنگ و اندیشـهٔ پاک پیشـینیان ماست که چنان خورشیدی بر بلندای این سرزمین مقدس می در خشد و ما را با گذشـــتهها همنوا و همآوا میسازد و پیوند میدهد. زبان فارسی

چشمانداز سرزمین ما را وسعت می دهد و به فراسوی مرزهای کنونی میبرد؛ به گســترهٔ جغرافیایی فارســیزبانان کشورهای پاکستان، تاجیکستان، افغانستان، هندوستان و هر جایی که فارسی زبانان زندگی می کنند. بنابراین، بر همهٔ ما لازم است که با جان و دل از این میراث گرانبها حفاظت و حمایت کنیم تا مبادا خدشهای بر آن وارد شود یا خطری آن را تهدید کند.

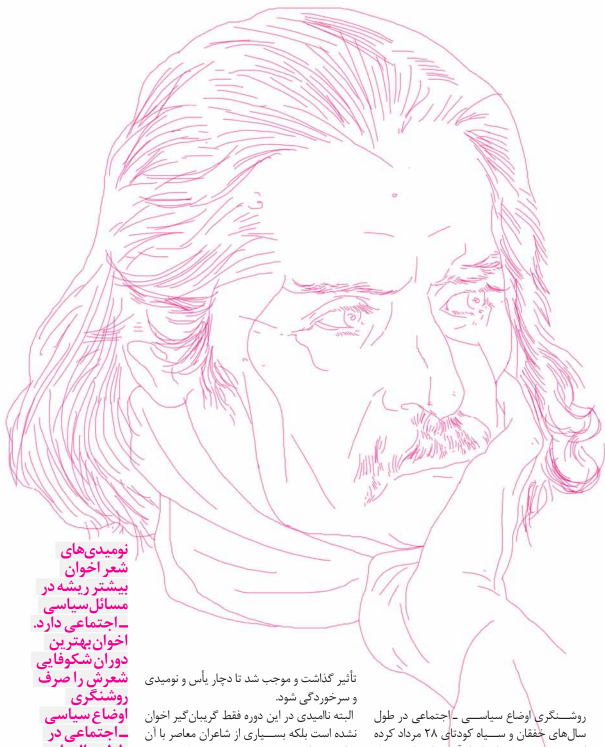
### واقع گرایی شعر معاصر

از ویژگیهای برجستهٔ شعر معاصر، واقع گرایی است. اما برخلاف این دوران، در ادبیات درخشان هزار سالهٔ فارسی با همهٔ توانمندیها و ظرفیتها و زیباییهایش به خاطر آرایشهای زبانی و ادبی و خیال پردازی های شاعرانه و گاه به دلیل وابستگی های اقتصادی و مالی به دربارها، واقع گرایسی در پردهای از ابهام قرار گرفته بود. در دوران ما و صد سال اخیر و بهویژه از مشروطه به بعد، با تحولات سیاسی \_اجتماعی که در ایران و جهان رخ داده و با ظهور شاعر بزرگ نوپرداز، نیما یوشیج، شاعر تاریخساز ادب معاصر \_شعر فارسی وارد مرحلهٔ تازهای در حوزههای مختلف شده اســت. در حقیقت، شاعر واقع گرا ریشهٔ رفتار آدمی را در شرایط اجتماعی زمان میجوید و روابط میان افراد را از یکسو و افکار و امیدها و خیالات واهی و نومیدیها و زبونیها را از دیگر سو معلول علل معین اجتماعی می داند و همواره خود را به مسائلی مشغول می کند که مبتلا به عموم است (میترا، ۱۳۲۲: ۹۹).

از مهمترین موضوعات سرودههای معاصر، توجه به انسانها، عدالت، علم، آزادی، حقوق زنان و... انعکاس رنجها، آلام و آرزوهای به حق مردم است. بوریس ساچکوف در تعریف انسان رئالیست و واقع گرا می گوید: «نسان رئالیست، انسانی است که خود را از بند اسارت، بیعدالتی و استثمار میرهاند تا به آزادی واقعی برسد. این انسان، انسانی است که آینده متعلق به اوست». (۱۳۲۲: ۳۵۱)

### ناامیدیهای شعر (م. امید)

نومیدی های شعر اخوان بیشتر ریشه در مسائل سیاسی ـ اجتماعی دارد. اخوان بهترین دوران شکوفایی شعرش را صرف



است. توصیفی که اخوان از آن دوران دارد، بسیار بدبینانه و نومیدانه اما کاملا واقعی است. شعر «زمستان» که زبان حال مردم و بیانگر جو سیاسی \_اجتماعی حاکم بر ایران بعد از کودتاست، در واقع اعتراض شاعر به وضع بد اجتماعي و فشار و اختناق است. فقر، اختلاف طبقاتي، بيعدالتي، نبود آزادي، نابودی اقتصاد، همه و همه دست به دست هم داد تا جوانانی چون اخــوان به حال مردم و دردمندان روزگار خویش دل بسـوزانند. ایـن دگر گونیها و نوسانات به شـدت در روحیه و مضامین اشعارش

درگیر بودهاند؛ بعضیها کمتر و بعضیها بیشتر. در مجموعهٔ شعر «باغ آینه» اثر شاملو، سایهٔ سنگین نومیدی را تقریباً در همهٔ شعرها می توان دید. در شـعر «فریادی و... دیگر هیچ» یأس و نومیدی توانایی هایش را این گونه به رخ می کشد:

فریادی و دیگر هیچ چرا که امید آن چنان توانا نیست که پا بر سر یأس بتواند نهاد بربستر سبزهها خفتهايم با يقين سنگ

طول سالهای خفقان و سیاه کودتای ۲۸ مرداد کرده است. توصیفی که اخوان از آن دوران دارد، بسيار بدبينانهو ٍ نوميدانه اما كاملا واقعی است

بر بستر سبزهها با عشق پیوند نهادهایم و با امیدی بیشکست از سبزهها با عشقی به یقین سنگ برخاستهایم اما يأس آنچنان تواناست که بسترها و سنگها، زمزمهای بیش نیست. فريادي و دیگر

(حقوقی، ۱۳۸۵: ۱۱۱\_ ۱۱۱)

دوران استبداد رضاخانی دورهٔ پیدایش شاخهای از رمانتیسم است که نیما سر شاخهٔ اصلی آن است و تحت تأثیر رمانتیسم فرانسه قرار دارد. از ویژگیهای ایـن دوره، انزواطلبی، سـرخوردگی، پناه بردن به طبیعت و تنهایی است.

از سال ۱۳۳۰ تـا ۱۳۳۲ بهخاطـر آزادیهای سیاسی نسبی، نوگرایی در شعر به تثبیت میرسد و دیدگاههای سیاسی در شعر مطرح می شود و اندیشههای سوسیالیستی رخ مینماید. رئالیسم اجتماعی، حمله به امپریالیسم، ستایش صلح و دشــمنی با جنگ. مضمون رایج روز گار میشــود و شـاعران از پیرامونشان مطلع و آگاهاند (شفیعی کدکنی، ۱۳۸۰: ۵۰ ـ ۵۰).

از درونمایهٔ اصلی شعر این دوران، موضوعات مرگ، یأس و ناامیدی اســت که با شعر «کار شب پا» و «یادشاه فتح» نیما ـ که در واقع صدای نمادگرایی (سمبولیسم) اجتماعی است ـ آغاز می شود و بعد در شعر اخوان ثالث و در شعر «زمستان» نمود می یابد: «سلامت را نمی خواهند پاسخ گفت/ سرها در

اخروان از بهترین پیغام گزاران مسائل اجتماعی این دوران است. «ابرهای همه عالم شب و روز/ در دلم می گریند». در آن حــال و هوای یأسانگیز و مرگآلود، مضامین ستایش می و میخانه، پناه بردن به مواد مخدر و هرویین رواج مییابد. شعر مأیوسانهٔ دههٔ ۱۳۳۰ هیچ پشــتوانهٔ فکری و فلسفی ندارد و فقط جنبهٔ سیاسی \_اجتماعی آن قوی است.

جریان شعر اخوان از رمانتیسم به سمبولیسم اجتماعی و رئالیسم است. اخوان در مجموعههای «زمســتان»، «آخر شــاهنامه» و «از این اوستا» واقعیتهای جامعه را با زبانی نمادین به تصویر می کشد (حمیدیان، ۱۳۸۱: ۱٤٤). زبان حماسی اخوان از یکسو و ناامیدیهای او از دیگر سو موجب شداو را شاعر حماسهٔ شکست بنامند. اخوان ثالث از شاعران سرسخت سیاسی دوران سیاه پهلوی است

که همچون فردوسی بزرگ، عاشق وطن، اساطیر، رؤیاها، افسانهها، قهرمانان و جنبشهای ناب ایرانی است و تمام این عشق ورزی ها برای مقابله با نظام بیریشهای است که به هیچ کجای این خاک وابستگی نداشتند و بیمهریهای خشونتبارشان به ایران زمین، مهر غریب م. امید را باعث شده است (کاخی، ۱۳۷۹: ۸۵).

شعر اخوان همان طور که خود می گوید، جنبهٔ سیاسے دارد: «غیر از بعضی شعرهای غزلی یا شعرهای کوتاه دیگر بقیه و سواد اعظم شعرهای من جهت اجتماعی داشته، جهت سیاسی داشته، بدون اینکه من سیاست را صریحا و مستقیما چه در شعر نو و چه در شعر کهنهام آورده باشم. وقتی ديدم چه بلايي سر مصدق آمد، شعر «نوحه» يا قصیدهٔ «تسلی و سلام»، «دیدی دلا که یار نیامد» والخرا گفتم وبه پیرمحمد احمدآبادی تقدیم کردم که خود مصدق بود. شعر را با یک ناله و درد توأم کردم» (محمدعلی، ۱۳۲۹: ۵۵).

بنابراین، می بینیم که اخوان اوضاع و احوال جامعه را چه شاعرانه به تصویر می کشد. در شعر «نادر یا اسكندر»مىخوانيم:

«در مزار آباد شهر بی تپش وای جغدی هم نمی آید به گوش دردمندان بی خروش و بی فغان خشمناكانبىفغان آهها در سینهها گم کرده راه مرغکان سرشان به زیر بالها در سکوت جاودان مدفون شده است هرچه غوغا بود و قیل و قالها آبها از آسیا افتاده است دارها بر چیده خونها شستهاند جای رنج و خشم و عصیان بوتهها پشكبنهاى پليدى رستهاند مشتهای آسمان کوب قوی وا شدهست و گونه گون رسوا شده است یا نهان سیلیزنان یا آشکار کاسهٔ پست گداییها شده است»

(آخر شاهنامه، کاوه یا اسکندر) در چنین اوضاعی، اخوان اعتقاد داشت که «نومید بودن و نومید کردن نجیبتر و درستتر است از امید دروغین دادن و داشتن؛ چون حداقل فایدهٔ این نجابت و درستی این است که آدم، دروغها و پدرسوختگیها را نخواسته و نیاراسته» به این خاطر نغمههای نومیدانهٔ توأم با نفرین و نفرت را سر داده است (حسین پور چافی، ۱۳۸۶: ۲٤٤).

همان طور که گفته شداخوان شاعری است که به انسان می اندیشد و شعر را دادنامه و فریادنامه می داند که خار چشم زور گویان و ســتمگران می شود و مرهم درد مظلومان و تسکین ناله هایشان. اخوان وقتی از اوضاع جامعه چیزی جز سیاهی و پلیدی نمی بیند، به تاریخ می اندیشد و همه چیز را به پرسش می گیرد و به چراهای بی جواب می اندیشد و در واقع به جهان شناسی می پردازد و به نفی هســتی و نداشتن اختیار و ارادهٔ انسان و سیطرهٔ تقدیر کور می کشاند. به راستی که اخوان «مرثیه خوان وطن مردهٔ خویش» است. کودتای ۲۸ مرداد ۳۲ و پیامدهای آن تأثیر بسیار عمیقی بر روحیات اخوان و همنسلان او گذاشت و این شکست سیاسی کمر مبارزان را شکست و زمین گیرشان کرد اما این شکست بهمعنی تسلیم و خواری نیست، ولی چرایی شکست و افسوس از نبردهای

شعر اخوان چون آیینهای بیانگر محرومیتها، تلاشها و آرزوهای همنسلان اوست که در اوج شور و اعتماد، ناگهان خود را فریبخورده و تنها یافت.

اخوان اوضاع و احوال پر از ترس و تهدید و خفقان پس از کودتا را در شعر نمادین «زمستان» چنین توصیف می کند که \_قندیل سپهر تنگ میدان (خورشید) در تابوت ستبر ظلمت نه توی مرگ اندود ـ پنهان شده است و هیچ امیدی به طلوع دوبارهٔ آن نیست. وقتی شعر «زمستان» را میخواینم در واقع، بخشی از تاریخ ـ يعني وضعيت حكومت، جامعه، مردم، آزاديخواهان، مبارزان و روشنفکران ـ را از نظر می گذرانیم و مردمی را که در نگاههایشان برق امیدی نمانده است:

> «سلامت را نمی خواهند پاسخ گفت سرها در گریبان است کسی سر بر نیارد کرد پاسخ گفتن و دیدار یاران را نگه جز پیش یا را دید، نتواند

که ره تاریک و لغزان است

وگر دست محبت سوی کس یازی

به اکراه آورد دست از بغل بیرون

که سرما سخت سوزان است»

در چنین اوضاعی است که اخوان زمین و زمان را علیه انسان میبیند. حتی گویا آسمان هم به زیر کشیده شده است و دیگر چشم امید به آن هم نمی توان دوخت و انگار خاک مرده بر سر مردم پاشیدهاند. روز قیامت شده است و همه از هم فراریاند و هیچکس به داد کسی دیگر نمی رسد. اینها موجب شد اخوان از ناامیدترین شاعران معاصر شناخته شود:

«سلامت را نمی خواهند یاسخ گفت

هوا دلگیر، درها بسته، سرها در گریبان، دستها پنهان

نفسها ابر، دلها خسته و غمگین

درختان اسكلتهاي بلور آجين، زمين دلمرده، سقف آسمان

غبار آلوده مهر و ماه زمستان است»

(اخوان ثالث، ۱۳۷۱: ۹۹\_۹۷)

اخوان در شعر «پند» نیز همانند «زمستان» به توصیف خفقان حاکم بر جامعه میپردازد:

> «که بیرون برف و سرما و تگرگ است مبادا چشم خود بر هم گذاری! نه چشم اختر است این، چشم گرگ است همه گرگاند و بیمار و گرسنه»

(همان: ۱۳۹\_۱۳۸)

امید در شعر «چاووشی» سه راه را میبیند که با هم متفاوتاند: یکی راه فرومایگان و اهل سازش و تسلیم و دیگر راه محافظه کاران و سوم راه انسانهای آزاده و انقلابی، که امید از این گروه است و این راه را «راه بیبرگشت، بی فرجام» می نامد. او از اینکه هر سازی که می شنود بدآهنگ و نفرت آور است، بسیار غمگین و دلتنگ می شود و ره توشه می گیرد و قدم در راه بی برگشت می گذارد تا ببیند آیا آسمان هر جای دیگر هم همین رنگ است:

«من اینجا بس دلم تنگ است

و هر سازی که میبینم بد آهنگ است

بیا رهتوشه برداریم

قدم در راه بیبرگشت بگذاریم

ببینیم آسمان «هر کجا» آیا همین رنگ است»

(همان: ۱٤٤\_۱٤۳)

و شعر «باغ من» که در آن باغ بیبرگی نماد ایران بعد از کودتا

«آسمان را گرفته تنگ در آغوش ابر، با آن پوستین سرد نمناکش باغ بىبرگى

روز و شب تنهاست

با سكوت پاک غمناكش»

(همان: ۱۵۲)

و در شعر «کاوه یا اسکندر» انقلاب مردم شکست خورده و مبارزان سرکوب شدهاند و خشم و خروش همه فروکش کرده است. در چنین موقعی امید شهر خود را تسلیم سرنوشت می بیند و آن را «مزار آباد شهر بی تپش» مینامد که حتی از جغد هم که پرندهٔ شومی است، صدایی در نمی آید.

«در مزار آباد شهر بی تپش

وای جغدی هم نمی آید به گوش

سکوت همه جا را فرا گرفته است و کسی جرئت سر برآوردن و اعتراض ندارد.

آهها در سینهها گم کرده راه مرغكان سرشان به زير بالها در سکوت جاودان مدفون شده است هرچه غوغا بود و قیل و قالها آبها از آسیا افتاده است دارها برچیده، خونها شستهاند جای رنج و خشم و عصیان بوتهها

يشكبنها پليدي رستهاند» موج انقلاب فروکش کرد و مبارزات راه به جایی نبرد؛ استبداد بر همهجا چنگ انداخته و همهٔ امیدها ناامید شده و شب چتر سیاه خود را بر همهجا گسترده و صدای آزادی خواهی در گلو مانده است: «خانه خالی بود و خوان بی آب و نان وانچه بود، آش دهنسوزی نبود این شب است، آری شبی بس هولناک لیک پشت تپه هم روزی نبود باز ما ماندیم و شهر بی تپش آنچه کفتار است و گرگ و روبه است گاه می گویم فغانی بر کشم باز میبینم صدایم کوته است» امید در چنین اوضاعی است که بهخاطر وعدههای پوچ و توخالی از همهچیز و همه کس ناامید میشود و از سر خشـم و غضب، آرزوی آمدن حاکم ظالم دیگری را می کند تا شاید تغییری ایجاد شود: «باز می گویند فردایی دگر صبر کن تا دیگری پیدا شود

(اخوان ثالث، ۱۳۸۷: ۲٦\_۲۱)

اخوان از دنیایی سـخن می گوید که زندگیها به فساد و تباهی کشیده شده است. او انسان هایی را وصف می کند که به فردای خود امیدی ندارند و به همهچیز بی اعتمادند و گویی زندگی شان بر آب نهاده شــده است. انسانهایی که در قلب همدیگر حتیی غریباند و سر گردان، و از فرط بیماری به تماشای اعدام محکومین میروند (لنگرودی، (011:171)

«قرن خون آشام

خوان تصویرگر خشونتها،

یلشتے ہھا،

دردها و الام

انسان به ذلت و

خوارىافكنده شده است اما

هدف اصلیاش

بیدارگری است و

مىخواھدمردم،

اوضاع و احوال

ذلتبارشان را

از یاد نبرند و

لااقل چارہای

ىىنىشند

قرن وحشتناكتر پيغام

کاوهای پیدا نخواهد شد، امید!

کاشکی اسکندری پیدا شود»

چار رکن هفت اقلیم خدا را در زمانی بر می آشوبند» اخوان تصویر گر خشونتها، پلشتیها، دردها و آلام انسان به ذلت و خواری افکنده شده است اما هدف اصلی اش بیدار گری است و می خواهد مردم، اوضاع و احوال ذلتبارشان را از یاد نبرند و لااقل چارهای بیندیشند. او رسالت و مسئولیت انسانی خود را در قالب شعر و هنر به مردم می رساند.

کاندران با فضلهٔ موهوم مرغ دور پروازی

نومیدی های اخوان تا آنجا پیش می رود که به این باور میرسد که آخر شاهنامهٔ همهٔ قیامها و انقلابها ناخوشایند و محکوم به شکست است. او خود و دوســتان مبارزش را چون فاتحان پیر و گوژپشت میداند که با شمشیرهای زنگ زده و

تیرهای شکسته در خیال فتح و پیروزیاند: «آه، دیگر ما فاتحان گوژپشت و پیر را مانیم تیغ هامان زنگ خورد و کهنه و خسته کوس هامان جاودان خاموش تير هامان بال بشكسته»

اما با وجود همهٔ این بدبختیها و پریشانیها، هنوز کورسویی از امید در دل «م. امید» هست که او را روی پا نگه میدارد. او خود و یارانش را چون اصحاب کهف می داند که گهگاهی به امید پیروزی و برچیده شدن بساط ظلم و ستم از خواب برمی دارند ولی می بینند هنوز «دقیانوس» زنده است:

گاهگه بیدار میخواهیم شد زین خواب جادویی «همچو خواب همگنان غار

چشم میمالیم و می گوییم آنک، طرفه قصر زرنگار صبح شیرین کار

> لیک بیمرگ است دقیانوس وای، وای، افسوس!»

(اخوان ثالث، ۱۳۸۷: ۷۰ ۲۷)

اخوان، شاعر محرومیتها و رنجهاست. شاعر نسلی است که از فقر و فلاکت در زیر چکمهٔ استعمار دست و پا میزند؛ در حالی که ثروت سرشارش را به یغما میبرند. اینهاست که اخوان را به خروش میآورد؛ خروشی از گلوی تاریخ که همچنان طنين انداز است:

> «سوزدم این آتش بیدادگر بنیاد مى كنم فرياد، اى فرياد! اى فرياد!»

(اخوان ثالث، ۱۳۷۱: ۷۸)

سالهای (۱۳۳۸\_ ۱۳۳۵)، سالهای تنهایی اخوان است؛ وقتی صدایش به جایی نمی رسد، خشمها و عصبانیتها و تنهاییهایش را با شعر قسمت می کند. او دیگر امیدی به کسی ندارد و حتی در انتظار شنیدن خبر خوشی از قاصدک ـ که پیامآور خوشی هاست ـ هم نیست. حتی به بهار زندگی بخش هم امیدی ندارد و خود را چون بیابان خشک و غریبی می داند که به فراموشی سپر ده شده

«ای بهار همچنان تا جاودان در راه! همچنان تا جاودان بر شهرها و روستاهای دگر

هرگز و هرگز بر بیابان غریب من منگر و منگر»

(اخوان، ۱۳۷۸: ۹۹\_۹۷) اخوان همهچیز را برای خود تمام شده می داند و

به قاصدک می گوید که بیخود، دور و برش نگردد؛ چون انتظار شنیدن خبر خوشی را ندارد: «گرد بام و در من بی ثمر می گردی انتظار خبری نیست مرا در دل من همه کورند و کرند» (همان: ۱۳۸\_۱۳۲) پـس ناامیدیهای اخـوان از مرحلهٔ اجتماعی به

فلسفی می گراید: غم دل با تو گویم، غار! بگو آیا مرا دیگر امید رستگاری نیست؟

> صدا نالنده پاسخ داد آری نیست؟»

(از این اوستا:۲۷)

اخوان، شاعر دل شکستهای است که چاووشی خوان قافلهٔ حسرت و اندوه و خشم و نفرت و راوی قصههای فراموش شده و از یاد رفته و آرزوهای دستنیافتنی و بر باد رفته است. او همانند نیما، شاعری اجتماعی است اما با تفاوتهایی؛ نیما هم در سرودههایش، درد و رنج مردم را بیان می کند اما همواره امیدوار است.

شعر «مایا»ی اخوان تحت تأثیر «مرغ آمین» نیما سروده شده است اما تفاوتشان این است که مرغ آمین با آمین! آمین! گفتنش دریچهای بهسوی افق روشن می گشاید و نوید طلوع و دمیدن صبح و گریز شــب را میدهد اما در «مایا»ی اخوان، طوطی با «هر گز هیچ» گفتنش، تارهایی از ناامیدی و اختناق در ذهن خواننده می تند و تمام دریچهها را بهسوی تنفسـگاهی روشـن و پاک میبندد (لنگرودی،

«و مایا! هر گز هیچ معجز روی خواهد داد به آیینی که در افسانههای دین شنیدستم؟ که شرم آید زمین را از قساوتها و خون را خاک نیذیرد؟ و مایا! هرگز آیا می تواند بود که بر ایشان بسوزد آسمان را دل و در آن لحظههای آخر یکی ـ تنها یکی ـ ناکشته راه آسمان گیرد؟ و مایا گفت با تکرار ـ در حالی که از منقار

سـخن خونین، چنان چون پارههایش از جگر بر خاک می افتاد

هرگز هیچ»

(اخوان، ۱۳٦۸: ۹۷\_ ۹۲)

## نتىحەگىرى

از بررسیهای انجام شده در سرودههای اخوان ثالث (م. امید) این گونه برمی آید که ناامیدیهای او نتیجهٔ تحولات اجتماعی بوده که تجربههای تلخی به همراه داشته است. با اینکه تخیل از ویژگیهای ذاتی شعر است اما اخوان، خیال پردازانه و رویایی فكر نكرده بلكه به واقعيتها پرداخته است. شعر او میعادگاه امیدها و نومیدیهاست؛ اگرچه نومیدی همهٔ شعر اخوان را در برگرفته و امید، از همهچیز و همه کس و حتی از دوستان و یاران نزدیک خود بریده اما هیچگاه از اصل هستی و خدا ناامید نشده است؛ چون انسان همواره به عشق و امید زنده است و اخوان هم شاعری عاشق و معتقد است. در جای جای سرودههایش، در مرثیهها، دشنامها و نفرتها، می توان آرزومندی، بهروزی و شاد کامی مردمان را ملاحظه کرد. او در شعر «زندگی» می گوید: «اما باید زیست». عشق اخوان به زندگی، به مردم و اعتقاداتش در جملاتی امیدبخش چون «نیستی تـو تنها، من تنها» و «کار دنیا هم نمی ماند به یک سامان» و «در نمی گرد» موج مىزند.

بنابراین، می بینیم که اخوان هیچگاه تسلیم محض وقایع و حوادث تلخ روزگار نشده و همواره رسالت شاعری خود را در راستای آزادی خواهی و رهایی بخشی و بیداری مردمان انجام داده است و اینها را در شعر «زندگی می گوید: اما باید زیست» مىخوانيم.

نیستی تنها تو، من تنها با همیم و با همه، هستیم و همدردیم کار دنیا هم نمی ماند به یک سامان در نمی گردد به یک پاگرد، یا یک پاشنه، جانم خود به این معنی، زیانکاریم، اگر ایمان نیاور دیم هی فلانی! دل به غم مسیار، نومیدی بران از

دور دار از جان خود تشویش هان مشو تسليم نوميدي که نماند از وجودت غیر خاکستر جای شکرش باز هم باقی است تو هنوز اینجا مرا داری من تو را دارم ما هنوز اینجا شناساییم که چه هستیم و که هستیم و کجا هستیم و چرا هستیم؟

این اصلی ترین اصل است و چرا هستیم؟

. اخــوان ثالــث، مهــدى؛ زمستان، انتشارات مروارید، نهران، ۱۳۷۱. \_؛ آخر شاهنامه،

تشارات زمستان، تهران، ۱۳۸۷

نتشارات زمستان، تهران،

٤. براهني، رضا؛ طلا در مس، تشارات نویسنده، تهران،

 ه پرهام، سيروس؛ رئاليسم
و ضد رئاليسهم در ادبيات، نتشارات آگاه، تهران، ۱۳٦۳. ۲. حسنلی، کاووس؛ گونههای نـــوآوری در شـــعر معاصر **ایران**، نشر ثالث، تهران، ۱۳۸۳. ۷. حســينپور چافــي، علــي **جریانهای شــعری معاصر فارسی،** انتشـارات امیرکبیر، تهران، ۱۳۸٤.

ا. حقوقی، محمد؛ **شعر زمان ما** (۱)، احمد شـاملو، انتشارات نگاه، تهران، ۱۳۸۵.

۹. حمیدیان، سعید؛ داستار دگردیسی (روند دگرگونیهای ئــعر نيما يوشــيج)، انتشارات نیلوفر، تهران، ۱۳۸۱.

۱۰. زرینکــوب، ح چشمانداز شعر نو فارسی، نتشارات توس، تهران، ۱۳٦۹. ۱۱. سـاچكوف، بوريس؛ **تاريخ رئاليســـم**، ترجمهٔ محمدتقى

۱۲. شفیعی کدکنے، محمدرضا؛ **ادوار شعر فارسى،** نتشارات سخن، تهران، ۱۳۸۰. ۱۳. عباسپـور، مرادحـــ کافیکا، روایتگیر تراژدی م**درن،** نشــر رســش، اهواز،

١٤. كاخىي، مرتضى؛ باغ بى برگى، انتشارات زمستان، نهران، ۱۳۷۹. ۱۵. لنگرودی، شــمس؛ **تاریخ** 

تحلیلی شــعر نو، نشر مرکز،

١٦. مختاري، محمد؛ انسان در **شعر معاصر،** انتشارات توس، نهران، ۱۳۷۲. ۱۷. محمدی آملی، محمدرضا؛

**آواز چگور**، نشــر ثالث، تهران،